
  
Гетеротопия географических карт и ключи к истории 

 

 

195

ГИПОТЕЗА КАК ГЕТЕРОТОПИЯ 
В КОНТЕКСТЕ НАУЧНОЙ КАРТИНЫ МИРА 

УДК: 801.311                      DOI: 10.31249/chel/2020.01.12 
 
 
 
 
 
 

Макаренко В.В. 

ГЕТЕРОТОПИЯ ГЕОГРАФИЧЕСКИХ КАРТ  
И КЛЮЧИ К ИСТОРИИ© 

Московский государственный лингвистический университет, 
Москва, Россия, Makarenko.vadim@yandex.ru 

 
Аннотация. Топонимы образуют топонимические слои, уходящие глубоко 

в прошлое. Эти слои охватывают значительные пространства, часто неожиданные 
для современных историков по своей конфигурации. Это видимые, но не связан-
ные между собой уровни исторического освоения территории, потому что обычно 
даже лингвисты не могут раскрыть их семантический, а тем более этимологиче-
ский смысл, за исключением тех слоев, которые охватывают наше собственное 
время. Они присутствуют на карте гетеротипически, указывая на неясный след 
движения народов во времени и пространстве. Нам нужно понять их, чтобы оп-
ределить свое положение в этом ряду. 

Ключевые слова: гетеротопия; этимология топонимов; историческая гео-
графия; история; языки. 

Поступила: 12.08.2019                   Принята к печати: 28.08.2019 
 
 

Makarenko V.V. 
Heterotopia of geographic maps and keys to History 

Moscow State Linguistic University, 
Moscow, Russia, Makarenko.vadim@yandex.ru 

 
Abstract. Toponyms make up groups or toponymical layers which are deeply 

rooted in the past. They are visible but unconnected levels of the different periods in the 
historical development of the territory because as a rule even linguists cannot reveal 
their current, let alone etymological, meaning, with the exception of those layers that 

                                           
© Макаренко В.В., 2020 



 
Макаренко В.В. 

 

 

196

appeared recently. They are present on the map heterotypically providing an unclear 
vestige of people’s movement in time and space. We need to decipher them in order to 
define our own position in this line. 

Keywords: heterotopy; etymology of toponyms; historical geography; history; 
languages. 

Received: 12.08.2019                                        Accepted: 28.08.2019 
 
 

Введение 
 
На любой географической карте есть масса скрытого, неяс-

ного, непонятного, если рассматривать карту как фиксацию про-
цесса освоения территории. Карта поразительно напоминает клад-
бище с его свежими могилами известных и малоизвестных людей, 
и забытыми фамилиями, и полустершимися символами на старых, 
а то и вовсе разрушенных надгробиях [Фуко, 2006, c. 198]. Карта 
гетеротопична в своей одновременной географической реальности 
и этимологической потусторонности: на ней наряду с новыми, по-
нятными сохраняются старые, непонятные названия, которые, да-
же если они обозначают главные города страны, не понятны ныне 
живущим людям. Есть невзрачные, но прозрачные для человека 
названия населенных пунктов «Цементный завод» или «Железно-
дорожный», а в топонимах Рязань, Курск и Москва современный 
человек не улавливает никакого другого семантического плана, 
кроме собственного имени великого города, но в них заложена 
символическая принадлежность живущих к своей национальной 
истории. Без этих названий карта стала бы значительно площе, 
превратилась бы в схему маршрута современности, а не в про-
странство народной жизни. Разрыв в степени семантической про-
зрачности между сосуществующими топонимами велик, при том 
что скорость замены названий населенных пунктов также крайне 
велика. Ничто не стоит на месте. Но, казалось бы, устаревшие на-
звания рассматриваются как культурное достояние и не заменяются 
на понятные. Непрозрачность старых топонимов – знак их истори-
ческой подлинности. Чем менее понятны топонимы, тем глубже 
основание для построения версии национальной истории, которую 
можно приписать обществу. 

Карта живет своей жизнью, представляя собой смесь про-
шлого, настоящего и, казалось бы, неизбежного будущего, но по-
следнее часто, оказавшись нереализованным, проявляет себя как 



  
Гетеротопия географических карт и ключи к истории 

 

 

197

полнейшая утопия. Так, на карте по-прежнему сохраняется посе-
лок «Имени III Съезда» в Татарстане. Скоро уже не останется лю-
дей в этом поселке, которые правильно скажут, о каком именно 
съезде шла речь, но его имя сохраняется, поскольку оно уже не 
имеет никакого отношения к съезду, а связано с самими людьми, 
которые, того и гляди, начнут называть себя «третьесъездовцами». 
Наличие разновременных названий, а также топонимов-утопий 
придает пространству глубину развития, даже если какой-то из 
топонимов, ориентированных в будущее, изменился и присутствует 
на карте лишь как несбывшееся намерение. Слои разновременных 
топонимов придают карте свойства этнически обжитого пространст-
ва, когда одновременно есть и свое, и чужое. Географические кар-
ты, как и музеи, библиотеки, являются по определению гетерото-
пиями, требующими прочтения и обещающими открытия, не зря 
же они накапливают «пыль веков» и, видимо, скрывают их истин-
ный смысл. Карта – один из сундуков истории, где накоплены раз-
нородные артефакты, многим из которых до времени предписано 
забвение. 

 
 

Стоит ли раскрывать этимологию топонимов? 
 
Возникает вопрос, заинтересовано ли общество в раскрытии 

смысла всех старых топонимов. Формально на этот вопрос после-
дует положительный ответ, но вопрос некорректен. Если общество 
за что-то берется, то, как правило, решает задачу сравнительно 
быстро. Оно может при желании, затратив колоссальные средства, 
найти даже бозон Хиггса, а здесь задача, не требующая практиче-
ски никаких затрат, остается нерешенной столетиями. Следова-
тельно, есть какая-то объективная и достаточно весомая причина 
того, что общество предпочитает сохранять некоторые области в 
гетеротопическом1, непроясненном состоянии. Скорее всего, это 
общая проблема табуированного, скрытого знания, которое оста-

                                           
1 Гетеротопия – это «своего рода систематическое описание, объектом ко-

торого в конкретных обществах могли быть исследование, анализ, описание, 
“прочтение” – как предпочитают говорить теперь – эти разные пространства, 
своего рода одновременно и мифическое, и реальное оспаривание места, где мы 
живем; такое описание можно назвать гетеротопологией» [Фуко, 2006, c. 197]. 



 
Макаренко В.В. 

 

 

198

ется таковым в интересах сохранения текущей геокультуры. Таких 
непроясненных областей немало. Одной из них является этимоло-
гия, другой – история. Но даже на культурно-бытовом уровне есть, 
например, проблема «сокрытия-обнажения» частей тела, которая 
может варьироваться от хиджаба или никаба до полной наготы 
нудистов. Иногда законодатель требует открытия лица, порождая 
в обществе существенные проблемы, поскольку нарушает прин-
цип сохранения гетеротопности гетерогенного общества, на что 
может последовать жесткий ответ: немало французов исламского 
вероисповедания оказалось в рядах ИГИЛ (запрещенная в РФ ор-
ганизация). 

Пока еще ни один законодательный орган не поставил перед 
наукой задачу раскрыть смысл географических названий даже своей 
страны. Причина этого, видимо, заключена в вопросе, который 
ставит Мишель Фуко: «Способны ли вы вынести вашу собствен-
ную историю?» [Фуко, 2006, c. 207]. Отказ от гетеротопии в пред-
ставлениях об истории, т.е. прояснение истории, или чего угодно 
еще, увеличивает нагрузку на общество, и оно не всегда готово к 
этому. Полное преодоление гетеротопии даже в интеллектуальной 
сфере означает тоталитаризм прозрачности, а, возможно, и конец 
истории. 

Гетеротопия – принцип существования и науки, поскольку ее 
развитие предполагает наличие противоположности между знанием и 
незнанием, поэтому всегда есть массив знаний, который не может быть 
введен в общественный оборот. Можно возразить, что каждая из из-
вестных науке потенциальных задач имеет признанное на данный мо-
мент решение, но вне основной парадигмы (основного дискурса) науки 
идут ожесточенные споры, показывающие, что признанные решения 
неудовлетворительны, но аргументы противоположной стороны тем не 
менее остаются вне рассмотрения, вне признанного формата или вне 
доминирующего дискурса. Это потенциально создает базу для возник-
новения нового дискурса, способного – в случае революции – момен-
тально заменить предшествующий. Наличие гетеротопии свидетельст-
вует, что сохраняется потенциал развития, поскольку монотонное 
пространство не способно к развитию. 

 
 



  
Гетеротопия географических карт и ключи к истории 

 

 

199

От образца к утопии, от утопии к забвению 
 
Мишель Фуко назвал план персидского сада метафорой 

представлений о должном устройстве мира: «Традиционный сад 
персов был священным пространством, которое объединяло в пре-
делах своего прямоугольника четыре части, представляющие че-
тыре стороны света; там было еще одно пространство, более свя-
щенное, чем остальные, и имеющее в своем центре как бы пуп 
земли (там располагались водоем и фонтан); вся растительность 
этого сада распределялась по упомянутым пространствам, по это-
му своего рода микрокосму. Что касается ковров, то они изначаль-
но воспроизводили сады. Сад представлял собой некий ковер, где 
целому миру предстояло достичь символического совершенства, а 
ковер был своего рода садом, движущимся сквозь пространства. 
Сад есть минимальная частица мира, а кроме того, мир в его то-
тальности. В своих древних основах сад представляет собой свое-
образную счастливую и универсализирующую гетеротопию (от-
сюда наши зоологические сады)» [Фуко, 2006, c. 200]. Далее 
М. Фуко обратил внимание, что планы селений в колониях иезуи-
тов, основанных в Южной Америке, по сути повторяли топогра-
фию персидского сада: «Деревня – согласно тщательно продуман-
ному (? – В. М.) плану – располагалась вокруг прямоугольной 
площади, в глубине которой находилась церковь; с одной стороны 
площади – священная коллегия, с другой – кладбище, а впоследст-
вии к церкви стала вести подъездная дорога, с которой под прямым 
углом пересекалась другая; хижина каждой семьи была ориенти-
рована по этим двум осям, и тем самым точно воспроизводилось 
крестное знамение. Тем самым христианство своим основопола-
гающим знаком размечало пространство и географию американ-
ского мира» [Фуко, 2006, c. 204]. Но обратите внимание, что из 
этой схемы поселения уже пропал «пуп земли» – фонтан, источ-
ник, который обязательно есть почти в каждом старом немецком 
городе, или в храме, либо рядом с ним на центральной площади. 
Почему? Думаю, что причина в том, что сакральный смысл при-
сутствия ключа в общей картине мира к моменту освоения нового 
континента был уже утрачен. 

В Южной Америке планировка поселков была утопией,  
намечавшей для них путь в христианское будущее. Но парадокс 
состоял в том, что новые поселения в Южной Америке по своему 



 
Макаренко В.В. 

 

 

200

замыслу уже отличались от замысла городов, которые основыва-
лись в Европе в XI–XII вв. К началу освоения Нового Света Европа 
и ее сакральные города, гетерогенно разросшись, а затем став 
рынками, скрыли в своих недрах изначальную идеальную плани-
ровку, с которой они начинались. Она была забыта. Перестала 
считываться не только с плана европейского города, но и с плана 
самого храма. Сегодня гетерогенность структуры современных 
европейских городов представлена лишь противопоставлением «ста-
рый город – новый город», но она имеет и более глубокие пласты, 
ключ к которым дают названия городов Ансбах, Аахен, Виндсбах, 
Инсбрук, Мюнстер. 

Эти топонимы очерчивают единый ареал распространения 
определенного исторического типа культуры, встроившейся в свое 
время в европейский материк, который затем проглотил ее. Эти 
названия уже не совсем понятны, если вы охватываете карту быст-
рым взглядом, но их смысл еще можно восстановить. Их прогло-
тила геокультура Нового времени. Но что особенного в этих на-
званиях? В чем особый смысл названий городов, которые 
означают «источник», «ключ», «исток реки». В нем запечатлена 
характерная черта поселения? Да, но этого мало. Значительное 
число населенных пунктов с такими названиями оказалось круп-
ными религиозными центрами. Причем не только в Европе, но и 
на Ближнем Востоке, откуда была перенесена эта топонимическая 
традиция. Причем эта традиция уходила на значительную глубину, 
не ограничиваясь культурой византийского (романского) типа, 
вместе с которой она попала на северо-запад Европы. 

 
 

Смысл топонимов 
 

Приведенные европейские топонимы построены по модели 
ближневосточных топонимов типа Рас эль-Айн1. Городов с таким 
                                           

1 Рас эль-Айн – сирийский город (Arabic: Rasal-ʿAyn, Turkish: Resülayn, 
Kurdish: Serê Kaniyê , ClassicalSyriac: RēšAynā), расположенный в координатах 
36.51.01 с. ш. 40.04.14 в. д., у истоков реки Хабур (это важно, потому что и дру-
гие города этого типа стояли у истоков рек). Название другой части поселения, 
оказавшейся после раздела Османской империи на турецкой стороне, имеет тот 
же смысл – Джейланпынар. Правда, сейчас это имя не могут понять должным 
образом: слово Джейлан, фактически точная калька слова «-ülayn [-ül-ayn]» из 



  
Гетеротопия географических карт и ключи к истории 

 

 

201

именем было немало. Есть основания считать, что это были рели-
гиозные центры. Использование в названии населенного пункта 
слова «источник», а по сути, «Святой источник» (или Белый 
ключ), было указанием на расположение в этом районе важного 
сакрального центра. Эти города ставили в верховьях рек, что отли-
чало их от более поздних столичных городов, выполнявших функ-
цию центров производственно-коммерческой коммуникации. На-
пример, Ахен – 50°46′34″ с. ш. 6°05′02″ в. д. – стоит максимально 
близко к истоку реки Вурм (притока Рура, бассейна Мааса) – 
50°44′15″ с. ш. 6°05′16″ в. д. Если оценивать реально, то это не 
очень удобное место для размещения города. Явно, что было ка-
кое-то императивное требование, которое заставило основателей 
поставить город в таком отдаленном с точки зрения развития про-
изводства месте. Но город был богат, хотя и не слишком быстро 
рос. Нынешнее население Ахена – 245 тыс. человек, но только в 
середине XIX в. оно превысило 50 тыс. человек, а до этого в XVI–
XVIII вв. оно медленно росло с 15 до 25 тыс. человек [Ахен: Ви-
кипедия]. Критерием, сыгравшим главную роль в выборе места, 
было наличие источника, что послужило основанием для строи-
тельства храма, сакрального центра для достаточно большой этни-
ческой группы рипуарских (речных) франков1. Для создания цен-
трального храма был необходим мощный источник, который бы не 
оскудел в течение длительного времени. Выбор места оказался 
верным. Кстати, очень многие христианские монастыри и в других 
странах располагаются именно у верховий рек, имеющих родни-
ковое питание. 
                                                                                             
слова Resülayn, переводится как газель, а не как начало). Это место на протяже-
нии тысячелетий имело сакральный смысл. Здесь – на месте Tell al Halaf – Отто 
Оппенгеймером был частично раскопан (1911–1913) древний город, который на 
протяжении столетий был частью большого высокорангового поселения с сакраль-
ными функциями. О средневековой истории Рас эль-Айн (Сарекани) известно  
немного, но город когда-то был достаточно мощным культурным центром: это – 
место рождения и становления Сергия (Саргас) Решайнского, ученого-
мыслителя, медика и переводчика, что свидетельствует о том, что это был важ-
ный религиозный центр. 

1 Группа их диалектов распространена вдоль Рейна в Германии [Северном 
Рейне – Вестфалии, города Ахен, Бонн, Кёльн, Дюссельдорф, Зиген; севере Рейн-
ланд-Пфальц], а также в восточной Бельгии и на юго-востоке Нидерландов. Ри-
пуарские франки сохранили свой язык, ставший основой рейнских и франконских 
диалектов немецкого языка.  



 
Макаренко В.В. 

 

 

202

По своему градостроительному плану эти города повторяли 
сакральную топографию «персидских, или райских» садов, с  
источником, ключом – пупом (navel) земли – в центре, из которого – 
не просто из рая, а из источника, бьющего из первородной бездны, – 
вытекают четыре реки. Храмы в древности ставились прямо над 
источником. Часть христианских храмов до сих пор сохранила 
внутри себя водный источник. Сегодня это обычно просто источ-
ник воды, вода из него не поступает в купель в алтарной части 
храма, хотя могла бы, тогда как изначально он был важен именно 
для проведения процедуры крещения или коронации, которая по 
требованиям того времени должна была проводиться исключи-
тельно в водах бьющего источника [Федотова, 2017, c. 78–79].  
Со временем это требование перестало быть обязательным, что 
привело к утрате смысла первоначального значения слова – 
«ключ» в названии этих мест, поскольку крещение стали прово-
дить не в проточной воде, а в бассейне, искусственной купели или 
фиале. Сегодня приоритет источника, который в свое время и в 
своей культуре послужил причиной создания сакрального центра 
именно на этом месте, не осознается в полной мере, поэтому его 
приходится восстанавливать1. 

Судя по числу населенных пунктов с подобными названия-
ми, в начале освоения новых районов такие условия не были столь 
редкими, но не все владетельные князья достигли великой славы и 
власти, как Бурбоны или Габсбурги, а какие-то места со временем 
потеряли свою благодать. Если мы посмотрим на Ближний Восток, 
откуда в Европу эта традиция была перенесена как византийская, 
или ромейская, то там сегодня не только пересохли некоторые 
прежде великие источники, но и многие большие реки чуть сочат-
ся. Благодать Божья ушла. 

Названия часовен Aix-la-Chapelle в Аахене, Sainte Chapelle 
на о. Сите в Париже2 не должны вводить нас в заблуждение: все 

                                           
1 «…такое огромное явление, как “сакральная вода”, оказалось вне границ 

традиционных специальностей, непосредственно не попадая в контекст ни куль-
турной антропологии, ни истории искусств, ни этнологии, ни археологии», – от-
мечает А.М. Лидов [Лидов, 2017, c. 11–12]. 

2 Сейчас известна как готическая часовня-реликварий на территории быв-
шего Королевского дворца (затем Консьержери) на острове Сите в Париже. Воз-
ведена Людовиком Святым в 1242–1248 гг. 



  
Гетеротопия географических карт и ключи к истории 

 

 

203

они – не более чем фонетические трансформации слова «источник», 
«водный ключ», даже там, где использовано слово «святой». 

Фонетически они соотносятся с архаичным названием  
источника Каниа Спи, сохранившимся за источником в Лалеше с 
историей, уходящей на очень большую глубину. Сейчас в этом 
храме располагается община езидов, службы которой вписываются 
в свойства этого храма. Поразительно то, что, кроме источника и 
намного более поздней могилы шейха Шихади, в этом храме-
часовне нет никакого другого религиозного оформления. Главный 
элемент храма – сам источник Каниа Спи, который используют 
для церемоний очищения (в водах источника до сих пор омывают 
новорожденного, проходят религиозные очистительные процедуры). 
В священных текстах езидов указывается, что этот источник был  
создан ангелами в момент сотворения мира. Его считают центром 
райского сада, который, по воззрениям езидов, когда-то располагался 
здесь. Название источника1 в Лалеше в рамках устоявшейся, дос-
таточно архаичной традиции переводят как Белый (спи) Ключ (ка-
ниа2). Кстати, около десяти населенных пунктов с названием Бе-
лый ключ есть в районах компактного проживания народов, 
имеющих иранские корни, на территориях нынешнего Татарстана, 
Саратовской, Ульяновской, Курской и Самарской областей. 

Другие корни в топониме Ансбах, а именно: понятное бах – 
по-немецки ключ, ручей, но вводящее в заблуждение Ан, которое 
связывают с именем основателя города, не выделяя формант -c как 
показатель притяжательного падежа, – вместе означают ключ, или 
начало ручья. Это позволяет вернуться к слову Aenēa – лат. мед-
ный котел, чан. Но получается что-то, что переводится как «мед-
ное море» в Иерусалимском храме, первоначально было именем 
родника (aen / айн) в Храме. Затем это название было перенесено 
на «резервуар» (сравни: чан / баня / чаша), который наполнялся его 
водой. Затем был сделан медный чан – «Медное море». Но слово 

                                           
1 Иероглиф «источник» (85.5; чтение: кит. цюань; кор. чхон; яп. сэн) состоит 

из двух элементов «вода» (85.0), главный по смыслу ключ, и «белый» (106.0). 
2 Этот корень присутствует в тюркских языках: qaynaq (азерб. источник), 

kaynak (турецк. источник). В китайском языке есть его родственник -quán, чита-
ется цюань, quan (85.5). В русских топонимах он присутствует в словах с элемен-
том -кино / -гино / -шино / -зино. Например, Редкино, Останкино, Куркино, Куп-
чино, что указывало на наличие ключа в этом поместье. 



 
Макаренко В.В. 

 

 

204

«море» указывает на то, что вода должна была быть проточной, 
т.е. на то, что родник тогда еще не иссяк. 

Явление аферезы приводит к тому, что слова разуподобля-
ются. Может показаться, что слова «Айн» или «Ан» не походят на 
слово «кания», но это однокоренные слова, соотносящиеся друг с 
другом как фонетические варианты. Морфема «Ан-» – это урезан-
ный (в результате аферезы) вариант корня-морфемы Кани / Гани, 
который встречается в словах «кания» / «кани» / «гани» (курдск. 
ключ) или в имени Ганна / Анна. Встречается он в названии не-
скольких мест, упоминаемых в Новом Завете, а именно: Кана в Ли-
ване (Qana, Lebanon; другое название Qana al-Jalil), Кафр Канна в 
Израиле (Kafr Kanna, Israel, или Kefar Kenna); Кирбет Кана в Израи-
ле (Khirbet Kana, Israel) и Айн Кана в Израиле (Ain Quana, Israel). 

Понимание этого слова как «источник» раскрывает смысл 
чудес в Кане Галилейской, которая известна как место, где Иисус 
сотворил свое первое чудо: претворение воды в вино (Ин. 2:1). Но 
не менее важно то, что Иисус в этом месте исцелил словом. Место 
чудес неслучайно, а связано с источником, что и было затем за-
креплено в традиции, более ранней, чем новозаветная, постановки 
храмов на выходах вод, хотя часть прежних сакральных смыслов 
утрачена. Но не менее важно для последующей церковной практи-
ки то, что Иисус в Кане преобразил в вино воду, стоявшую в сосу-
дах, что в дальнейшем воплотилось в практике использования для 
крещения и очищения освященной воды из сосудов (фиалов), а не 
только проточной, ключевой воды, связанной с водами бездны, ко-
торые воспринимались как священные от момента сотворения мира, 
до и помимо Иисуса. В этом случае мы сталкиваемся с ситуацией, 
которая легла в основание раздвоения традиции крещения. 

Имя Анна (Ганна) означает «начало», чтобы ни говорили 
еще (в ивр. юзЗрИМдюэ – милость, благодать), поскольку значе-
ние «благодать» не является этимологией, а лишь трактовкой су-
щества дела. Анна – безусловно, благодать Божья, но она начало и 
источник, что одно и то же, Святого семейства, объединившая в 
своем чреве две ветви – мессианскую линию Давидову и священ-
ническую – Ааронову. Источник понимался как благодать Божья. 

История почитания подобных источников уходит в века. 
В.В. Иванов пишет о «Чистом пруде» в хеттской традиции. Пере-
вод названия ключа как белый, чистый, святой, в любом случае 
подразумевает понимание не только чистоты, но и очищающей 



  
Гетеротопия географических карт и ключи к истории 

 

 

205

силы источника. Этимологически это связано с корнем soun- / 
coun- / sob-, который, обладая известной полисемантичностью, 
входит в слова белый (англ. candid), сияющий (sun – англ. солнце), 
святой (англ. sant), чистый (саван), очищающий (sabun – исп. мыло), 
(чистый, глубокий) источник (с учетом небольшой фонетической 
мутации fountain (англ. ключ, источник), font (англ. источник). 

В.В. Иванов отмечает, что «обозначение ритуально чистого 
священного водоема (пруда) отражено в производных именах 
хеттских царей Šuppiluli-uma- (буквально ‘происходящий [uma – 
рожденный. – В. М.] из Чистого-Пруда = Чистопрудный’); древ-
ность типа такого исходного сложного личного имени с началь-
ным Šuppi- подтверждается его наличием в самых ранних анато-
лийских элементах в староассирийских текстах из Кюльтепе 
рубежа III и II тысячелетий до н.э. Дворцовые пруды времени  
последних царей, носивших и это имя, известны в самом конце 
Империи» [Иванов, 2017, c. 17]. Но даже В.В. Иванов понимал 
чистоту воды, как ее очищенность, а не первородность, в чем и 
было принципиальное существо дела: вода должна была поступать 
в купель непосредственно из «бездны, лежащей внизу» (Второзако-
ние, 33:13), в силу чего она обладала приписываемыми ей свойст-
вами. 

Корень Šup- обнаруживается, в частности, в названии рек Ку-
бань, Упа, в слове купель и в слове капелла (англ. Chapel; старо- 
французск. chapele, франц. chapelle; лат. capella, cappella; нем. Kapelle, 
итал. cappella). Сейчас слово капелла пытаются производить от cape 
(плащ, накидка, плащ с капюшоном) [Etymonline.com: Chapel], с чем 
вряд ли можно согласиться, хотя и здесь есть вариант объяснения 
этого смысла слова через метафоризацию обряда крещения как об-
ретения одежды1. Слово chapel (капелла) первоначально означало 

                                           
1 «И здесь эти нечестивцы подстрекают к вопросам, а именно: “Крещение, – 

говорят они, – не нужно тем, кому достаточно веры. Ведь и Авраам был угоден 
Богу никак не таинством воды, но веры”. Но более позднее во всем имеет силу 
заключения, а последующее главенствует над предшествующим. Конечно, спасе-
ние через чистую веру существовало прежде Страстей и Воскресения Господа. 
Но как только вера возросла, обратившись на Его Рождество, Страсти и Воскре-
сение, то и таинство получило расширение – печать крещения, своего рода одеж-
ду веры (курсив мой. – В. М.), которая до того была нагой, а теперь уже не может 
существовать без исполнения закона. Ибо закон крещения был дан и форма его 



 
Макаренко В.В. 

 

 

206

родник, т.е. выход чистой воды на поверхность. Сравните со словом 
«капилляр», или «капи» (выход). Слово «капелла» восходит к тюрк-
скому корню саб-, означающему «появляться на поверхности, вы-
ходить наружу (рождаться)». От него происходит обширный пласт 
слов от сабах (араб. расцвет, утро) до сафак (тюрк. растение) и табак 
(тюрк. лист). Затем это слово получило значение чашка (англ. cup), 
купель, как емкость, куда можно погрузиться, а позже оно было ме-
тонимически перенесено на помещения, где располагалась купель. 
Неслучайно баптистерий осмысливался как «лоно Матери-церкви», 
через которое происходило перерождение лица, принимавшего 
крещение [Dennis, Nathan S., 2017, P. 105]. Т.е. источник должен 
был быть встроен в церковное здание, наиболее распространенным 
типом которого первоначально была базилика, а затем стала, как 
правило, вынесенная из него chapel (часовня). Имеющееся в русском 
языке явно заимствованное слово «часовня» связано со словами 
«чистота», «чаша», Tas (нем. чашка), «циста» (от греч. κύστις «пу-
зырь») или «цистерна». 

Родник и купель, устроенная на нем, были важнейшим эле-
ментом всех первоначальных храмов. Они формировались пре-
имущественно в виде часовни – отдельного строения с особой  
архитектурой. Но купель изначально могла располагаться в той 
части базилики, которую принято называть нефом. Это показывает 
аксонометрическое изображение канонической кафедральной ба-
зилики Vitalis, Сбейтла (Тунис), где баптистерий (пуп земли. – 
В. М.) расположен в середине нефа [Урбанович, 2017, c. 122]. 
Смысл слова «неф», которое обычно трактуется как корабль, ско-
рее нужно соотнести со словом navel (пупок), ориентируясь на 
расположение в этой части базилики купели. Но более распро-
страненной схемой расположения купели (баптистерия) стал его 
более поздний вариант, когда источник находится в отдельном 
здании, которое и получает название купель, или chapel (часовня). 
Яркий пример – это паломнический комплекс Bir Ftouha, Карфаген / 

                                                                                             
была предписана. Идите, – говорит Христос, – учите язычников, крестя их во имя 
Отца, Сына и Святого Духа (Матф. 28,19). 

С этим законом согласуется следующее определение: Если кто не был 
возрожден от воды и Духа, не войдет в Царство Небесное (Иоан. 3,5); оно связы-
вает веру с необходимостью крещения» [Тертуллиан: 13]. 



  
Гетеротопия географических карт и ключи к истории 

 

 

207

an Early Christian Pilgrimage Complex at Bir Ftouha, Carthage (Ту-
нис) [Урбанович, 2017, c. 123], Ахенская капелла. 

Особенностью такого рода часовен была их восьмигранная 
форма. Символический смысл восьмигранника баптистерия связы-
вают с эсхатологическим восьмым днем, когда после первой неде-
ли жизни у евреев проходит обрезание, а у христиан – крещение 
[Ковельман, 2017, c. 70–71]. Обычно считается, что самым древ-
ним восьмигранным баптистерием является Латеранская капелла в 
Риме, по поводу которой замечают, что баптистерий долгое время 
был единственным в Риме, не указывая причину этого. С IV и по 
XIV в. кафедральный собор святого Иоанна Крестителя оставался 
единственным папским храмом. В прилегающих постройках рас-
полагались папские резиденции. В самой церкви был установлен 
трон понтифика. Эта церковь стала свидетелем пяти вселенских 
соборов – наивысших церковных собраний, на которых рассмат-
ривались краеугольные религиозные вопросы. Это следует связать 
именно с тем фактом, что храм располагался на роднике и долгое 
время сохранял это свое качество. Титул понтифик далеко не про-
зрачен сегодня. Семантически титул понтифика перекликается с 
титулом хеттских царей Šuppiluli-uma- (буквально ‘происходящий 
из Чистого-Пруда = Чистопрудный’). 

Известной является восьмигранная капелла San Vitale в Ра-
венне, как и Ахенская капелла. Последняя сохраняет внешнюю 
форму восьмигранника. Считается, что эта купель была устроена 
по византийскому образцу, образуя так называемый мюнстер. 
Слово «мюнстер» имеет два корня: 1) корень мюн, который соот-
носится со словами «свет, белый»; mine (шахта; кладезь [source]), 
«минерал», река Майн [нем. Main, лат. Moenus] и даже moon (англ. 
луна; в архаичных представлениях луна рожает солнце); 2) корень 
тер, который в тюркских языках означает «вода» (например, Те-
рек), а в целом его следует переводить как «источник». В даль-
нейшем это слово стало использоваться в значении «купель» (бап-
тистерий, аналогично крестильная вода), хотя его сейчас трактуют 
исключительно как «монастырь», объясняя одно непонятное слово 
другим. Правда, к нынешнему времени Ахенская капелла лишилась 
своего главного объекта: из нее убрана сама купель (мюнстер),  
которая находилась в центре, хотя там остался трон, на который 
после обряда интронизации восходили императоры. Все отмечают, 
что внутри капеллы ужасная акустика, как… в бассейне. Это точ-



 
Макаренко В.В. 

 

 

208

ное наблюдение, поскольку ее предназначением были церемонии, 
связанные с крещением и интронизацией, т.е. особым типом про-
цедуры крещения восходящего на трон монарха. Такие восьми-
гранные крестильные капеллы обнаружены и в других местах ви-
зантийского христианского мира, в частности в Капернауме, 
Израиль. 

 

 
 

Рис. 1. 
Купель в Латеранском баптистерии  
Базилики Святого Иоанна в Риме1 

 
Еще в раннее Средневековье и даже чуть позже христианский 

храм не мог быть поставлен, если на местности отсутствовал род-
ник, поскольку крещение должно было изначально проводиться в 
воде живоносного (бьющего, текущего) источника, поскольку 
                                           

1 Режим доступа: https://yadi.sk/a/4R1LnG4h3W9BsK/5aff19497719c07b 055b3bb5  



  
Гетеротопия географических карт и ключи к истории 

 

 

209

крещение предполагало погружение в проточную воду [Гайдуков, 
2014, c. 50]. Затем это слово было переосмыслено как «купель». 
Родник (капелла) и купель на нем была важнейшим элементом 
всех первоначальных храмов, поскольку храм должен стоять  
на водах [Лидов, 2017 а, c. 163]. Далеко не все места отвечали  
этому требованию, что препятствовало созданию в определенных  
районах церквей. 

Связь религиозного центра с водой просматривается во 
многих религиях. Об этом пишет и Тертуллиан1. До самого по-
следнего времени это правило фактически соблюдалось в езидиз-
ме, который имел единственно признанный храм, бывший христи-
анский храм, расположенный в Южном Курдистане, Ирак, на до 
сих пор мощных родниках, основные из которых Кани Спи и Зам-
зам. Других храмов у езидов, наследников архаичной традиции, 
долгое время не было. Сейчас построены первые храмы за преде-
лами традиционной территории проживания езидов, в Армении и 
Грузии, но при выборе места не было учтено обязательное требо-
вание обеспечить связь храма с источником. 

Исчезновение воды из храма было большой проблемой, 
сродни неоправдавшейся, или мнимой, святости. Реакция на это 
могла быть, наверное, много сильнее реакции Алеши Карамазова, 
любимого ученика старца Зосимы в романе Ф.М. Достоевского 
«Братья Карамазовы». Алексей Карамазов не смог перенести скан-
дала, когда вместо посмертных чудес, которых ждали, от тела 
усопшего начал исходить, все усиливаясь, «тлетворный дух», и 
покинул монастырь. 

                                           
1 «Ведь в некоторых мистериях, – например, Исиды или Митры, – посвя-

щение также происходит через омовение. И даже богов своих они выносят для 
омовения. Кроме того, они повсеместно очищают селения, дома, храмы и целые 
города, обнося вокруг них воду и окропляя ею. И, по крайней мере, во время 
праздника Аполлона и Элевсинских мистерий они совершают омовение, веря, что 
делают это для рождения к новой жизни и освобождения от наказания за свое 
вероломство. Точно так же у древних всякий, кто запятнал себя человекоубийст-
вом, искал очистительные воды. Итак, если благодаря одной только своей приро-
де вода (ведь она лучше всего подходит для очистительного омовения) привлека-
ет надеждой на очищение, то насколько больше вероятности, что воды станут 
производить это действие благодаря мощи Бога, Который и есть Творец всей их 
природы» [Тертуллиан: 5]. 



 
Макаренко В.В. 

 

 

210

Что делать, если в храме иссякает источник? Такие примеры 
есть. Сложно оправдать отсутствие ключевой воды в храме на 
Храмовой горе в Иерусалиме. Тем более что ее обязательное нали-
чие предусматривается канонами веры. Но из-за отсутствия род-
ника сейчас некоторые авторы пытаются отрицать, что он когда-то 
был: «Храмовая гора… как понятно из топографии города, вообще 
не имела своего источника воды» [Чаковская, 2017, c. 32]. Из то-
пографии Иерусалима такой вывод сделать нельзя, с этой точки 
зрения родник мог бить и на вершине Храмовой горы, как он со-
чится до сих пор в храме Гроба Господня. Тем более невозможно 
представить себе храм Соломона в Иерусалиме в те далекие вре-
мена, когда земля Палестины еще текла молоком и медом, т.е. бы-
ла очень плодородна, без проточной воды. Да и есть ли смысл без 
достаточных оснований оспаривать утверждения древних: «Тут же 
был неиссякаемый источник», – писал о Храме Тацит [цитируется 
по: Чаковская, 2017, c. 48]. В древности считали, что храм связан с 
морями подземными токами: «исходящая из Храма река полна ры-
бы и живых существ, которые оплодотворяют море и становятся 
зримым знаком святости этой воды. У Иоанна Богослова образ 
трансформируется в “чистую воду реки жизни”, исходящую от 
Христа в Небесном Иерусалиме» [Лидов, 2017, c. 165–166]. Более 
того, в силу тех требований, которые предъявлялись к Храму в 
ветхозаветные времена1, он не мог быть построен в месте, лишен-
ном источника родниковой воды, поступающей из «водной безд-
ны» (абзу), сообщающейся с «бездной морскою». А.М. Лидов 
вслед за Л.С. Чаковской ссылается «на предание о Ветхозаветном 
храме в Иерусалиме, который поставлен на скале, закрывавшей 
водную бездну». «В византийской иконографии обычно райские 
реки вытекают из скалы» [Лидов, 2017, c. 163, 165]. 

Как выходили из ситуации, если источник иссякал? Его обо-
значали символически. Например, сейчас нет источника роднико-
вой воды в Святой Софии в нынешнем Стамбуле. На плане собора 
есть баптистерий византийской эпохи, устроенный в одном из бо-

                                           
1 «Мотив источника, объединяющего воду со священной горой, на кото-

рой обитает божество, свойственен всему Ближнему Востоку… “на горе богов 
изливается источник жизни, который делает возможной райскую жизнь…”» [Ча-
ковская, 2017, c. 44]. Действительно, как представить себе райский сад, по опре-
делению расположенный на горе, без источника? 



  
Гетеротопия географических карт и ключи к истории 

 

 

211

ковых приделов, где, как считается, располагался фиал [Седов, 
2017, c. 401]. Он находился или в атриуме перед самым входом в 
храм, или в юго-западной части нартекса, что можно считать более 
поздней традицией. Но можно предположить, что на момент соз-
дания базилики там был источник ключевой воды, находившийся 
практически в центре собора, у алтаря. В храме есть место, с мра-
морным полом цвета воды, которое называется «Омфалион», или 
пуп земли, которое известно, как место коронаций византийских 
императоров [Лидов, 2017 а, c. 171], скорее всего, в этом месте 
первоначально и находилась крестильная родниковая купель. 

Водные источники, даже в религиозных центрах очень вы-
сокого ранга, например в Ахене или Инсбруке, где они сохрани-
лись, десакрализованы и воспринимаются почти исключительно 
как бальнеологические [Encyclopædia Britannica, Volume 1: Aix-la-
Chapelle]. Да и сами города, хотя и называются прежними имена-
ми, но эти имена утратили сакральное значение, часто даже пони-
маются неверно. Сегодня эти города, долгое время бывшие сто-
личными городами, с интересной историей и богатством 
достопримечательностей притягательны для туристов, объявлены 
мировым культурным достоянием, но они уже давно не восприни-
маются как сакральные. Их храмы, когда-то организованные по 
четкому плану, утратили часть своей иеротопической архитектуры 
и больше не рассматриваются как пространственные иконы, как 
образы райского сада, их пространство перестроено, его иеротопи-
ческий смысл устранен. Былое величие самих городов скрыто но-
вой силовой композицией Европы национальных государств, воз-
никшей после Вестфальского мира. Правда, есть надежда, что в 
объединенной Европе они вновь обретут достойный их вес 
[Dungan, 2019]. 

 
 

Этимология топонимов 
 
Рас эль-Айн, или его византийская транскрипция Ресайна / 

Расайна – это функциональное имя, указывающее, что город стоит 
у источника. Еще один город с точно таким же названием был 
расположен чуть восточнее Рас эль-Айна. Это византийская 
Rhesaina (Rhesaena), находящаяся в координатах – 36.85.03 с. ш. 
40.07.06 в. д., место пребывания епископа в течение многих веков. 



 
Макаренко В.В. 

 

 

212

Таблица 1 
 

Структура топонима 
Нынешний 
статус 

Расположе-
ние относи-
тельно 
истока 

Главный храм 
и его источник

Вариант 
названия  
на других 
языках 

Начало, 
ключ, 
глаз 

Служеб-
ный  

элемент

Источник,  
вода, река 

      Spring, Shpree, 
Прут (река), 
Фурат (араб.,  
река Евфрат), 
Терек (река),  
Бах (ручей, 
река) 

1 2 3 4 5 6 7 8 
Kania Spi Kania -a  Spi Kania Spi1  У одного из 

истоков 
реки Заб. 
Район с 
большим 
числом 
родников в 
пещерах 

Использовался 
со времен  
Ассирии.  
Возможно, был 
перестроен как 
христианский 
храм. Сейчас 
главный храм 
езидов  

Каниясы Кания -а  Сы / су

‘Ain Dara2, 
историче-
ский  
населенный 
пункт в  
Сирии 

У истоков 
реки  
Африн, 
бассейн 
реки Оронт

Храм богини 
Иштар.  
В византий-
ский период 
здесь был хри-
стианский храм 

‘Ain Dara ‘Ain  ‘Dara  

Айн-эль-
Араб  

Айн  Араб  Айн-эль-
Араб3 

(Кобани), 
36°53′23″ с. ш. 
38°21′20″ в. д. 

 Не сохрани-
лись 

Кобани 
(курд. 
Kobanî) 

-anî   Kob- 

Ресайна, 
исторический 
населенный 
пункт в  
Сирии, 
36.85.03 с. ш. 
40.07.06 в. д. 

У истока 
реки Хабур 
(Nahr  
al-Khabur) 

Место  
пребывания 
византийского 
епископа.  
Разрушен  
Тамерланом 

Ресайна -айна  Рес  

romanized:  
Raʾsal-ʿAyn 

AlʿAyn  Raʾs  

Turkish:  
Resülayn 

-ülayn  
(ül-ayn) 

 Res-  

Рас эль-Айн, 
населенный 
пункт  
в Сирии 
36.51.01 с. ш. 
40.04.14 в. д. 

У истока 
реки Хабур 
(Nahr  
al-Khabur) 

Не сохрани-
лись. Вполне 
возможно, что 
это перенос 
названия на 
новое поселе-
ние взамен 
уничтоженного

Kurdish: 
Serê Kaniyê  

Kaniyê   Serê 
(Sar-e)

 



  
Гетеротопия географических карт и ключи к истории 

 

 

213

Продолжение таблицы 1 
 

1 2 3 4 5 6 7 8 
нем. Aachen
[aːχən] 

Aachen    

нидерл. 
Aken 

Aken    

рип. Oche Oche    
Latin Aquae 
Grani, later 
Aquisgranum

Granum S Aqui  

Ахен4, город 
в Германии, 
земля  
Северный 
Рейн-
Вестфалия 

Вурм / 
Wurm  
(далее  
впадает в 
Рур, и далее 
в Маас) 

Ахенский  
собор, или 
Имперский 
собор  
коронации  

фр. Aix-la-
Chapelle 
(ĕks-lä-
shäpĕl´) 

Aix Ла  Chapelle

Sainte 
Chapelle5  

   Sainte   Chapelle

нем. 
Innsbruck 

Ин   Сбр-ук 

бав.  
Innschbruck 

    

Инсбрук6  В верховьях
реки Инн, 
на ее при-
токе Зиль 
(нем. Inn, 
лат. Aenus, 
Oenus) 

 

Тирольс. 
Innschpruckh

   chpruckh

Ансбах7   Столица  
княжества 
(маркграфства) 

Ансбах Ан с  бах 

 

1Kania Spi – не уникальное название, на территории Южного Курдистана 
существует еще несколько населенных пунктов с таким же названием, да и рядом 
есть очень близкое название – Айн-Сифни, название нынешнего районного центра 
местности компактного проживания езидов. 

2Ain Dara (Айн Дара) – сакральный центр, расположенный ныне в провин-
ции Африн, Сирия. Использовался как религиозный центр на протяжении тыся-
челетий разными народами. В частности, в районе были найдены остатки боль-
шой церкви, бронзовых крестов, а также «сотни золотых монет, относящихся к 
периодам правления Михаила VII Дуки, Константина X, Романа IV» [Abou Ali, 
Assaf: 7]. 

3Айн эль-Араб – название, которое, как считается, этот населенный пункт 
получил в 1980-е годы, хотя обстоятельства выбора названия не описываются. 
Ранее здесь были расположены две деревни. Одна называлась Араппынар 
(курд. Kanîya Êreban, тур. Arappınar, или курд. Кобани). Ее название принято 
трактовать как «арабский источник», ссылаясь на то, что якобы летом арабы-
кочевники приводили стада на водопой, но, скорее всего, это поздняя ложная 
интерпретация курдского названия Кани Арабан, т.е. «речной источник». Вторая 
деревня располагалась западнее нынешнего центра города и называлась Мюр-
шитпынар (курд. Kanîya Murşidê, тур. Mürşitpınar). Сейчас она на турецкой сто-
роне. Топоним Кобани не является неологизмом, как это обычно представляют, 



 
Макаренко В.В. 

 

 

214

он соотносится с такими гидронимами, как Кубань, Упа, Обь, поскольку в его 
основе иранский корень, присутствующий в слове “aw” (перс. вода). 

4 Ахен (нем. Aachen [a�χən], рип. Oche, лат. Aquisgranum, нидерл. Aken, 
фр. Aix-la-Chapelle) – город в Германии, земля Северный Рейн – Вестфалия, чье 
название означает источник. Наиболее прозрачным в этой группе калек является 
латинское название города, которое содержит слово granum (лат. зерно, зерныш-
ко, семечко (сравни с английским pit: «колодец», т.е. источник). С 1306 г. Ахен 
имел статус «вольного города святого римского престола». Несколько столетий в 
Ахене короновались императоры, происходили императорские сеймы (всего 17). 
Последняя коронация прошла в 1520 г., когда был коронован император Священ-
ной Римской империи Карл V. Дворцовая капелла в Ахене (англ., the Palatine 
Chapel, нем. Aachener Dom, Aachener Münster, Kaiserdom) – единственный сохра-
нившийся относительно неприкосновенным фрагмент знаменитого Ахенского 
дворца. В капелле проходили церемонии коронации императоров Священной 
Римской империи. См.: [Encyclopædia Britannica, Volume 1: Aix-la-Chapelle]. – 
Режим доступа: https://en.wikisource.org/wiki/1911_Encyclop%C3%A6dia_ Britannica/ 
Aix-la-Chapelle  

5Сент-Шапель – сейчас готическая часовня-реликварий на территории 
бывшего Королевского дворца (затем Консьержери) на острове Сите в Париже. 
Возведена Людовиком Святым в 1242–1248 гг. Обладает наиболее полным ан-
самблем витражного искусства XIII в., считается одной из самых красивых готи-
ческих церквей небольших размеров. 

6Впервые название Инсбрук упомянуто в 1180 г. Инсбрук стал городом в 
1234 г. по распоряжению герцога Оттона Меранского. В 1239 г. город получил 
собственные права и привилегии, а в 1420 г. Инсбрук стал столицей Передней 
Австрии. В 1248 г. образовалось, а в 1271 г. получило независимость государство 
Тироль, находившееся под властью местного герцога. В 1363 г. к власти по праву 
наследства пришел герцог Рудольф IV Габсбург, с тех пор вплоть до крушения 
монархии Тироль находился под властью Габсбургов. При герцоге Рудольфе IV в 
1420 г. Инсбрук становится главным городом Тироля. В 1486 г. был отчеканен 
первый талер, ставший важной общеевропейской монетой. В 1504 г. по приказу 
Максимилиана с восточного берега (из деревни Мюхлау) в Инсбрук переселили 
оружейников и основали большие мануфактуры в городе. После чего Инсбрук 
становится одним из главных европейских оружейных центров, а оружейная  
мануфактура – первым в Европе государственным оружейным производством.  
В 1508 г. был коронован Максимилиан I, при котором Инсбрук стал одним из 
важнейших центров европейской политики и культуры. – Инсбрук. – Википедия. – 
Режим доступа: https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%98%D0%BD%D1%81%D0% 
B1%D1%80%D1%83%D0%BA  

7 «Ансбах (прежде Онольцбах) – прежняя резиденция маркграфа ансбах-
байрейтского, главный город баварского Средне-Франконского Байрейтского 
округа... Евангелическая церковь св. Иоанна, построенная в 1441 г. и включаю-
щая княжеские памятники и склепы, церковь св. Гумберта с двенадцатью статуя-
ми рыцарей “Лебедя” в часовне св. Георгия, новая католическая церковь св. Лю-
довика в греческом стиле и еврейская синагога… Происхождением своим город 



  
Гетеротопия географических карт и ключи к истории 

 

 

215

обязан основанию в VIII в. монастыря св. Гумберта, преобразованного в 1057 г. в 
коллегиальный монастырь и упраздненного в 1560 г. Дорнбергские фохты и  
попечители монастыря продали город в 1288 г. графам фон Оттингенам, а эти 
последние – бургграфу нюрнбергскому в 1331 г. …Княжество Ансбахское насе-
лено было в древнее время по большей части славянами. Впоследствии оно при-
надлежало Франконскому округу. Получив его в ленное владение в 1362 г., бургграф 
нюрнбергский Фридрих V разделил его в 1398 г. между своими сыновьями на 
Верхний, на горе лежащий, Ансбах и Нижний, при ее подошве, Кульмбах. Деле-
ние это упразднено было уже в 1464 г. Курфюрст бранденбургский Альбрехт-
Ахилл завещал франконские княжества в 1474 г., как называли в те времена  
Ансбах и Байрейт, своему второму сыну Фридриху, сделавшемуся родоначальни-
ком Франконской линии маркграфов бранденбургских, разветвившейся, в свою 
очередь, на Ансбахскую и Байрейтскую линии. Последняя угасла в 1713 г., после 
чего княжества соединились снова под властью одного князя. Последним  
а.-байретским маркграфом был Александр… добровольно уступивший оба кня-
жества 2 декабря 1791 г. своему ленному наследнику, прусскому королю Фрид-
риху Вильгельму III, после чего они на основании Тильзитского мира перешли к 
Франции, а в 1806 г. поступили во владение Баварии» [Ансбах. Энциклопедиче-
ский словарь Брокгауза и Эфрона]. 

 
 

Заключение 
 
Под каким углом ни взгляни на карту, обязательно найдешь 

что-то, что требует расшифровки, выяснения. Так устроена вся 
жизнь, в которой нельзя прояснить все и сразу: гетеротопия непре-
одолима, но благодаря этому процесс познания мира никогда не 
прекращается. 

 
 

Список литературы 
 

Ахен: Википедия. – Режим доступа: https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%90%D1%  
85%D0%B5%D0%BD 

Гайдуков Н.Е. Природная, живая и мертвая вода в пещерных храмах Таврики // 
Живоносный источник. Вода в иеротопии и иконографии христианского мира: 
сборник материалов международного симпозиума. – М.; Ярославль: Фили-
грань, 2014. – С. 48–53. 

Иванов В.В. Священная вода в языках и культурах древней Западной Евразии // 
Святая вода в иеротопии и иконографии христианского мира / ред.-сост. 
А.М. Лидов. – М.: Феория, 2017. – С. 15–23. 

Ковельман А.Б. Трон в баптистерии: о иудео-христианской традиции hygiene sacra // 
Живоносный источник. Вода в иеротопии и иконографии христианского мира: 



 
Макаренко В.В. 

 

 

216

сборник материалов международного симпозиума. – М.; Ярославль: Фили-
грань, 2014. – С. 30–36. 

Ковельман А.Б. Трон в баптистерии: о иудео-христианской традиции hygiene sacra // 
Святая вода в иеротопии и иконографии христианского мира / ред.-сост. 
А.М. Лидов. – М.: Феория, 2017. – С. 68–75. 

Лидов А.М. Введение // Святая вода в иеротопии и иконографии христианского 
мира / ред.-сост. А.М. Лидов. – М.: Феория, 2017. – С. 11–12. 

Лидов А.М. Священные воды в пространстве храма: «Райские реки» как образ-
парадигма византийской иеротопии // Святая вода в иеротопии и иконографии 
христианского мира / ред.-сост. А.М. Лидов. – М.: Феория, 2017 а. – С. 159–183. 

Святая вода в иеротопии и иконографии христианского мира / ред.-сост. 
А.М. Лидов. – М.: Феория, 2017. – 760 с. 

Седов Вл.В. Боголюбовский киворий: фиал и проблема интерпретации комплекса // 
Святая вода в иеротопии и иконографии христианского мира / ред.-сост. 
А.М. Лидов. – М.: Феория, 2017. – С. 397–413. 

Тертуллиан. О крещении. – Режим доступа: http://thelib.ru/books/tertullian_kvint/ 
o_kreschenii_de_baptismo-read.html 

Урбанович, Георгий, отец. Баптистерий как сакральное пространство в североафрикан-
ской христианской архитектуре (IV–VI вв.) // Святая вода в иеротопии и иконографии 
христианского мира / ред.-сост. А.М. Лидов. – М.: Феория, 2017. – С. 120–131. 

Федотова Е.Я. «Горькая вода, наводящая проклятие»: библейский ритуал  
Числ 5:11–31 // Святая вода в иеротопии и иконографии христианского мира / 
ред.-сост. А.М. Лидов. – М.: Феория, 2017. – С. 77–86. 

Фуко М. Интеллектуал и власть: Избранные политические статьи, выступления и 
интервью / пер. с франц. Б.М. Скуратов под общей ред. В.П. Большакова. – М.: 
Праксис, 2006. – Ч. 3. – 320 с. – (Серия «Новая наука политики»). 

Чаковская Л.С. Стихия воды в Иерусалимском храме и в древних синагогах // 
Святая вода в иеротопии и иконографии христианского мира / ред.-сост. 
А.М. Лидов. – М.: Феория, 2017. – С. 28–63. 

Abou-Аssaf Ali. The temple of ‘Ain Dara. – Mainz: von Zabern, 1990. – 32 p. 
Aix-la-Chapelle // Encyclopædia Britannica. Volume 1. – Mode of access: 

https://en.wikisource.org/wiki/1911_Encyclop%C3%A6dia_Britannica/Aix-la-Chapelle 
Dennis Nathan S. Living Water, Living Presence: Animating Sacred Space in the Early 

Christian Baptistery // Святая вода в иеротопии и иконографии христианского 
мира / ред.-сост. А.М. Лидов. – М.: Феория, 2017. – С. 89–117. 

Dungan Nicholas. The New Treaty of Aachen: More Than Just a Symbol? // Atlantic 
Council. – 2019. – JANUARY 23. – Mode of access: https://www.atlanticcouncil.org/ 
blogs/new-atlanticist/france-germany-treaty-of-aachen/ 

 
 

References 
 

Ahen. – Vikipediya. – Retreived from https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%90% 
D1%85%D0%B5%D0%BD 



  
Гетеротопия географических карт и ключи к истории 

 

 

217

Gajdukov, N.E. (2014). Prirodnaya, zhivaya i mertvaya voda v peshchernyh hramah Tavriki. 
In Zhivonosnyj istochnik. Voda v ierotopii i ikonografii hristianskogo mira: sbornik mate-
rialov mezhdunarodnogo simpoziuma (pp. 48–53). M.; Yaroslavl': Filigran'. 

Ivanov, V.V. (2017). Svyashchennaya voda v yazykah i kul'turah drevnej Zapadnoj 
Evrazii. In A.M. Lidov. (Ed. & comp.), Svyataya voda v ierotopii i ikonografii hris-
tianskogo mira (pp. 15–23). M.: Feoriya. 

Kovel'man, A.B. (2014). Tron v baptisterii: o iudeo-hristianskoj tradicii hygiene sacra. 
In Zhivonosnyj istochnik. Voda v ierotopii i ikonografii hristianskogo mira: sbornik 
materialov mezhdunarodnogo simpoziuma (pp. 30–36). M.; Yaroslavl': Filigran'. 

Kovel'man, A.B. Tron v baptisterii: o iudeo-hristianskoj tradicii hygiene sacra. 
In A.M. Lidov. (Eds. & sost.), Svyataya voda v ierotopii i ikonografii hristianskogo 
mira (pp. 68–75). M.: Feoriya. 

Lidov, A.M. (2017). Vvedenie. In A.M. Lidov. (Ed. & comp.), Svyataya voda v 
ierotopii i ikonografii hristianskogo mira (pp. 11–12). M.: Feoriya. 

Lidov, A.M. (2017). Svyashchennye vody v prostranstve hrama: «Rajskie reki» kak 
obraz-paradigma vizantijskoj ierotopii. In A.M. Lidov. (Ed. & comp.), Svyataya voda 
v ierotopii i ikonografii hristianskogo mira (pp. 159–183). M.: Feoriya. 

Lidov, A.M. (Ed. & comp.). (2017). Svyataya voda v ierotopii i ikonografii hristian-
skogo mira. M.: Feoriya. 

Sedov, Vl.V. (2017). Bogolyubovskij kivorij: fial i problema interpretacii kompleksa. 
In A.M. Lidov. (Ed. & comp.), Svyataya voda v ierotopii i ikonografii hristianskogo 
mira (pp. 397–413). M.: Feoriya. 

Tertullian. O kreshchenii. Retreived from URL: http://thelib.ru/books/tertullian_  
kvint/o_kreschenii_de_baptismo-read.html 

Urbanovich, Georgij, otec. (2017). Baptisterij kak sakral'noe prostranstvo v severoafrikan-
skoj hristianskoj arhitekture (IV–VI vv.). In A.M. Lidov. (Ed. & comp.), Svyataya voda 
v ierotopii i ikonografii hristianskogo mira (pp. 120–131). M.: Feoriya. 

Fedotova, E. Ya. (2017). «Gor'kaya voda, navodyashchaya proklyatie»: biblejskij ritual 
Chisl 5:11–31. In A.M. Lidov. (Ed. & comp.), Svyataya voda v ierotopii i ikonografii 
hristianskogo mira (pp. 77–86). M.: Feoriya. 

Fuko, M. (2006). V.P. Bol'shakova. (Ed.) (tr. from franc. B.M. Skuratov) M. Fuko. 
(Foucault Paul-Michel) Intellektual i vlast': Izbrannye politicheskie stat'i, vystu-
pleniya i interv'yu. (Ch. 3). M.: Praksis. (Seriya «Novaya nauka politiki»). 

Chakovskaya, L.S. (2017). Stihiya vody v Ierusalimskom hrame i v drevnih sinagogah. 
In A.M. Lidov. (Ed. & comp.), Svyataya voda v ierotopii i ikonografii hristianskogo 
mira (pp. 28–63). M.: Feoriya. 

Abou-Assaf, Ali. The temple of ‘Ain Dara. Mainz: von Zabern, 1990. 32 p. 
Aix-la-Chapelle. Encyclopædia Britannica, Volume 1. Retreived from 

https://en.wikisource.org/wiki/1911_Encyclop%C3%A6dia_Britannica/Aix-la-Chapelle 
Dennis N.S. (2017). Living Water, Living Presence: Animating Sacred Space in the 

Early Christian Baptistery. In A.M. Lidov. (Ed. & comp.), Svyataya voda v ierotopii i 
ikonografii hristianskogo mira (pp. 89–117). M.: Feoriya. 

Dungan, Nicholas. (2019). The New Treaty of Aachen: More Than Just a Symbol? 
Atlantic Council, JANUARY 23. Retreived from https://www.atlanticcouncil.org/ 
blogs/new-atlanticist/france-germany-treaty-of-aachen 


